ГРИГОРИЙ ПАЛАМА
Омилия 28. Произнесенная в праздник Святых и Верховных Апостолов Петра и Павла.
Память всякого Святого, делающая его день

праздником, является предметом общей радости и

для народа и для городов, и для граждан и

правителей, и бывает доставительницей

величайшей пользы для всех празднующих ее.

Потому что "память праведного с похвалами",

говорит мудрый Соломон (Притч. 10, 7); "похваляему

же праведному возрадуются людие". Потому что

как ночью зажженый светильник являет свет для

удобства и удовольствия всех присутствующих, так

и богоугодное житие каждого из Святых и

соответствующая сему блаженная кончина, и за

чистоту жизни даемая ему от Бога благодать, как

некий светлый светильник, внесенный памятью в

нашу среду, дает собравшимся общую радость и

пользу. И как при хорошем урожае земли, не только

земледельцы, но и все люди радуются: потому что от

плодов земли бывает общая для всех радость; так и

плодоприношение, путем добродетели, которое

приносят Святые Богу, радует не только

Земледелателя душ, но и - всех нас, как нечто

предложенное в общее наслаждение и пользование,

поскольку и находясь в сей жизни все Святые

являют собою понуждение к добродетели для всех

разумно слушающих и взирающих на них: потому что

они являются одушевленными образами добродетели,

торжественными возвестителями всего

прекрасного, живыми и вещающими книгами о том,

что направляет на лучший путь, и перенося нас

чрез воспоминание тех прекрасностей в них, из

здешней жизни, подают нам от себя бессмертную

пользу. Память же их доброделания является их

похвалой, долженствующей им от нас за их бывшую

ранее помощь, которая и ныне нам полезна,

вследствие той помощи, которая и теперь

проистекает нам от них. 

Напоминая их дела, мы ничуть не преувеличиваем

их добрые качества, потому что как бы это могло

быть, когда мы даже не в силах представить всю

добродетель их? Ибо и стремились они к почести

неизреченных обетованных от Бога наград, и

должны были явить, насколько это возможно для

человеческой природы, соответствующий образ

жизни, т.е. - превосходящий всякое слово. Итак,

восхваляя их, мы не приумножаем присущие им

награды, - прочь самая такая мысль! - но

приумножаем блага, проистекающие от них на нас,

на нас, которые простираемся к ним как бы к неким

богосиянным Светочам и показанную ими силу

доброделания осознаем и все больше и больше

воспринимаем. Если же память всякого Святого, как

мы сказали, совершается нами с гимнами и

соответствующими восхвалениями,то насколько

более - память Петра и Павла, самого Верха

Корифейства Апостольского лика, - которые

являются общими Отцами и Вождями всех нареченных

именем Христовым: Апостолов, Мучеников,

Преподобных, Священников, Иерархов, Пастырей и

Учителей, а также всех пасомых и учимых, как сущие

Архипастыри и Строители общего всем Благочестия

и добродетели; и как Светила слово жизни в мире

содержащие настолько надъосиявающие

просиявающих в добродетелях, насколько солнце -

иные светила; или - как небеса небес, возвещающие

в вышних славу Божию, настолько превосходящие

величину небес и красоту звезд и скорость того и

другого и порядок и силу, насколько они возвещают

и то, что превышает материальный мир, относясь к

области сверх-небесных и сверхмирных откровений,

и являют Свет, Которому нет смены или преложения

тени, не только выводя из мрака в этот чудный Свет,

но и раздачей его делая участниками и чадами

совершенного Света, так чтобы каждый из них во

время будущего Пришествия во славе и явления

Светоначальника и Богочеловека Слова мого

просиять, как солнце. Таковые Светила вместе друг

с другом восшедшие для нас сегодня, озаряют

Церковь: ибо сочетание их не затмение производит,

но - преизбыток света; ибо отнюдь дело не обстоит

так, что одно, обходя, помещалось бы выше другого,

в то время как другое совершало бы течение ниже

его, так чтобы на своем ходу могло бы покрыть

тенью другое; ни - то, что бы одно испускало свет, а

другое воспринимало бы оттуда испускаемый свет,

так чтобы на основании сего подвергаться

изменениям (фазам), то так то иначе получая свет,

по мере расстояния между ними; но оба в равной

степени причащаясь Христа, Сего Приснотекущего

Источника вечного Света, они возобладали и

равной высотой и славой и сиянием. Поэтому это

сочетание является взаимным сцеплением этих

Светил, доставляющее душам верных сугубое

озарение. 

Но первый отступник (диавол), который привел к

тому, что первый человек отступил от Бога, видя

как Создавший Адама, отца человеческого рода,

теперь снова создает - Петра, следующего Отца

рода истинных почитателей Бога, да и не только

видя, но и слыша, как Он говорит ему: "Ты еси

Петр, и на сем камени созижду церковь мою" (Мф.

16, 18); узнав это, началозлобный наводит то же

самоубийственное зло Петру, Родоначальнику

Богопочитателей, что и некогда Адаму,

Родоначальнику рода человеческого. Зная же, что

Апостол Петр украшен благоразумием и пламенеет

любовью ко Христу, он не дерзает напасть напрямик,

но как бы с флангов, и то - с правых, и великим

обманом вводя его в заблуждение, устрояет его

устремиться на то, что превышает должное: так во

время Спасительной Страсти, когда Господь сказал

Своим Ученикам: "Вси вы соблазнитеся о Мне в

нощь сию", он не верую сему, возразил. И не

только это, но и поставил себя выше остальных,

говоря: "Аще и вси собланятся, но не аз" (Мф. 26,

33; Мк. 14, 29); выставляет себя в сравнении с

остальными, как бы, вследствие дерзости, сбитый с

пути, дабы и более прочих (затем) смирившись, со

временем явиться более светлым; не как Адам,

который подвергнувшись искушению и на короткое

время быв побежден, затем победить искусителя.

Каким образом? - Немедленным осуждением себя и

великой печалью и покаянием, и сильнейшим

врачевством для умилостивления Бога - слезами;

ибо - "сердце сокрушенно и смиренно Бог не

уничижит" (Пс. 50, 19); и: - "печаль бо яже по Бозе

покаяние нераскаянно во спасение соделовает"

(2 Кор. 7, 10); и: - "сеющий в слезах" - молитву, "в

радости пожнет" - отпущение грехов. 

Исследовав предмет, можно увидеть, что он не

только довлеюще излечил, путем покаяния и тяжкой

скорби, то отречение, в которое был увлечен, но и

далеко отстранил от себя порок дерзости,

вследствие которого поставил себя выше других. И

желая всемпоказать это, Господь, после Своей по

плоти Страсти ради нас и по тридневном Восстании

из мертвых, говоря ныне читанными в Евангелии

словами, обращается к Петру: "Симоне Ионин,

любиши ли Мя паче сих" (Ин. 21, 15 сл.); т.е. Моих

Учеников? Это, заметь, ради того, чтобы обратить

его к большему смирению; потому что раньше, и не

будучи вопрошен, он оставил себя выше прочих,

говоря: "Если и все (соблазнятся), но не - я", а

теперь вопрошаем: - больше ли он любит (Христа, чем

прочие), - он подтверждает свою любовь, но то - что (любит)

больше других, это пропускает говоря: "Ей,

Господи, Ты веси, яко люблю Тя". Что же - Господь?

- Поелику Петр показал, что он не отпал от любви к

Нему, и к тому же восприял в добавление к сему

смирение, открыто исполняет обещание, некогда

данное ему, и говорит ему: "Паси агнцы Моя";

потому что когда Он пожелал собрание верующих в

Него назвать "зданием", то тогда Он

возвещает, что положит его основанием сего: "Ты

еси", говоря, "Петр, и на сем камне созижду

церковь Мою" (Мф. 16, 18). Когда же слово было о

рыбной ловле, то Он творит еог ловцом человеков:

"Отселе", говоря, "будеши человеки ловя"

(Лк. 5, 10); когда же именует Своих "овцами",

делает Петра Пастырем: "Паси", говоря, "агнцы

Моя, паси" овцы Моя". 

На основании же сего долженствует обратить

внимание, братие, каким великим желанием Господь

хочет нашего спасения: оно до такой степени

велико, что нечего иного не трбует Он от любящих

Его, как то - чтобы направляли нас на пастбище и в

ограды спасения. Пожелаем же и мы также нашего

спасения и делом и словом окажем послушание

вводящим нас в оное. Потому что достаточно

каждому из нас пожелать постучаться в двери,

ведущие ко спасению, как немедленно явится

проводник, уготованный общим Спасителем, и

руководитель ко спасению, который, исполненный

человеколюбия, весьма и весьма - готов, как бы сам

явившийся без зова, а лучше сказать, как сам

просящий. Три же раза Христос вопрошает Петра,

дабы три раза отвещавая, он исповедал доброе

исповедание, и чрез троекратное исповедание

исправил троекратное отвержение, и трижды

поставляет его Пастырем Своим агнцам и овцам,

предлагая Петру также и три чина спасаемых:

рабство, наемничество и сыновство, т.е. - честный

брак, целомудренное вдовство и девственность. 

Но Петр, снова и, затем опять будучи вопрошаем:

любит ли он Христа, - огорчился, говорится,

вследствие повторения вопрошения его, полагая,

что ему не верят. Зная же, что он любит Христа, и не

не ведая и то, что Вопрошающий лучше знает его,

чем даже он сам себя, как бы отовсюду стесненный,

исповедует: не только что он любит, но и возвещает,

что и Любимый им является Богом всего, говоря: "Ты,

Господи вся веси; Ты веси яко люблю Тя"; потому

что "все знать" свойственно только Богу

всего. Сотворившего же от души такое исповедание

Господь нетолько рукополагает Пастырем и

Архипастырем всей Своей Церкви, но и обещает

опоясать его такой силою, что и даже до смерти, и

то смерти крестной, он будет твердо стоять; тот,

который прежде чем обладал этой силой, не вынес

вопроса и спора с одной девицей. "Аминь, аминь

глаголю тебе", говорит ему Христос, - "егда

был еси юн" и в телесной и в духовной молодости,

"поясался еси сам", то есть пользовался

своими собственными силами, "и ходил еси, аможе

хотел еси", двигаясь по своей воле и живя

согласно присущему твоей природе образу жизни;

"егда же состареешися", достигнув крайнего и

телесного и духовного возраста, - "воздежеши

руце твои"; этими словами означая смерть через

крест и свидетельствуя, что протяжение на нем не

будет для Петра недобровольным; итак, "воздежеши

руце твои, и ин тя пояшет", т.е. укрепит, "и

ведет, аможе не хощеши", как это свойственно

людям, поскольку естество не хочет своего

разрушения, производимого смертью; этими словами

показывает связь нашего естества с жизнью и что

мученичество Петра превосходит естество; ибо это

ты добровольно перенесешь ради Меня и ради

свидетельства о Мне, будучи укреплен Мною, потому

что естество не рождено таким, чтобы желать того,

что превосходит естество. 

Но таков, вот, Петр, как на основании малого

можно было познать. Что же Павел, и какой язык,

лучше сказать - какие и коликие языки могли бы

хоть частично представить его стойкость за

Христа даже жо смерти? - Павел, который ежедневно

умирал, лучше же молвить - всегда пребывал

мертвым, уже живя не себе, как он говорит, но имея

живущего в нем Христа! По причине любви ко Христу,

он не только все настоящее считал за уметы (отбросы),

но и будущее у него занимет второе место при

сравнению с любовью, ибо он говорит: "Известихся

бо, яко ни смерть, ни живот, ни настоящая, ни

грядущая, ни высота, ни глубина возможет нас

разлучити от любве Божия, яже о Христе Иисусе" (Рим.

8, 38, 39). Имел же он такую ревность о Бозе так чтобы

сделать, чтобы и мы ревностью ревновали о Бозе. И

кому из всех, разве лишь только Петру, он уступит

в тождественном качестве души? Но каков он по

смирению? - Снова послушай, что он сам о себе

говорит: "Аз есмь мний Апостолов: иже несмь

достоин нарещися Апостол" (1 Кор. 15, 9). Итак, что

же из этого следует? Поскольку он тождественен с

Петром в отношении исповедания, ревности,

смирения и любви, то разве не получил он и

тождественные воздаяния от Того, Который все

уплачивает согласно весам и мерам и стандартам

совершенной справедливости? И какое было бы

соотношение между ними? Так, Господь Петру

говорит: "Ты еси Петр, и на сем камне созижду

церковь Мою" (Мф. 16, 18). А о Павле, что Господь

говорит Анании? - "Сосуд избранный Ми есть,

пронести имя Мое пред языки и царьми" (Дн. 9,15).

Какое это имя? - Конечно имеющее отношение к нам -

Церковь Христову, которую, как основание, держит

Петр. Видите, значение и равенство чести у Петра и

Павла, и что как бы на них обоих держится Церковь.

Посему ныне Она и воздает им обоим единую и ту же

честь, совершая сегодня праздник в равной для них

обоих чести. 

Но мы, внимательно обдумывая их достижение,

будем подражать их образу жизни, и если не иному

чему, так, по крайней мере, их исправлению, путем

смирения и покаяния. Потому что иные великие и

возвышенные дела - и великим (людям) отвечают и

приводят великих к подражанию; а, в равной мере,

есть и такие дела их, которые и для всех -

неподражаемы; но исправление, путем покаяния,

больше нежели им, отвечает нам, которые, каждый из

нас, настолько много ежедневно грешим, что отнюдь

у нас иначе и не было бы надежды на спасение, если

бы иы не снискивали его непрестанным покаянием.

Покаянию же предшествует осознание своих грехов,

что является великим поводом к умилостивлению (Бога).

Ибо пророк Псалмопевец говорит Богу: "Помилуй

мя, яко беззаконие мое аз познах" (Пс. 50, 1, 2); он

осознанием своих грехов преклонил Бога к милости,

и исповеданием и самопорицанием восприял полное

прощение. Ибо говорит: "Рех: исповем на мя

беззаконие мое Господеви, и Ты оставил еси

нечестие сердца моего" (Пс. 31, 5). Потому что за

осознанием своих грехов следует осуждение себя,

а за ним - печаль о грехах, которую Павел назвал

"печалью ради Бога". Из этой печали ради Бога

рождается исповедание с сокрушенным сердцем и

молитва к Богу с обещанием отстраниться в

дальнейшем от грехов; а это и есть покаяние. 

И по сей причине Манассия оный был освобожден

от кары за свои грехи, хотя он и впал в бездну

многих и великих грехов и погряз в них на

длительный период лет. Давиду же, по причине его

покаяния, Бог нетолько простил грехи, но и дара

пророческого от него не отнял. И Петр,

воспользовавшись покаянием, не только восстал от

падения и получил прощение, но и получил в удел

водительство Христовой Церковью. Ты найдешь, что

и Павел заботился о покаянии даже и после своего

обращения и преуспеяния и превышающей всех

близости к Богу. Потому что покаяние. если

воистину происходит от сердца, убеждает

стяжателя его больше уже не предаваться грехам,

больше уже не приобщаться к погибающим, больше

уже алчно не бросаться на неблагородные

услаждения, но - презирать настоящее, держаться

будущего, бороться со страстями, стараться о

делании добродетелей, во всем быть воздержанным,

бодрствовать в молитвах к Богу, отказать от

неправедных прибылей, быть милостивым к своим

обидчикам, быть благосклонным к просителям, к

нуждающимся в его помощи, быть готовым помочь чем

только может - словами, делами, издержками, - от

души быть услужливым всем, дабы человеколюбием

стяжать человеколюбие и за любовь к ближнему

восприять любовь к себе Божию и снискать к самому

себе Божественное благоволение и получить

вечную милость и приснопребывающее Божие

благословение и благодать, что да будет всем нам

получить благодатию Единородного Сына Божия,

Которому подобает слава, держава, честь и

поклонение со Безначальным Его Отцем и Пресвятым

и Благим и Животворящим Духом, ныне и присно и во

веки веков. Аминь. 


[image: image1]
